
En espera  
esperanzada

 Hermanas de todo el 
mundo reflexionan 

Un regalo de Adviento y Navidad de



Saludos navideños de 
Global Sisters Report

  GlobalSistersReport.org/es 									         3  

El tiempo de Adviento siempre ha conllevado una paradoja: es un tiempo tanto 
de espera como de plenitud, de anhelo y alegría. En un mundo que avanza a un 
ritmo implacable, las hermanas nos recuerdan que Dios se revela no solo en las 
respuestas que buscamos, sino en el propio acto de esperar con atención. Para 
las hermanas, esta práctica no se limita a estas cuatro semanas del año litúrgico, 
sino que da forma a su vida cotidiana de oración y ministerio.

En Global Sisters Report, tenemos el privilegio de compartir con ustedes algu-
nos destellos de esta sabiduría. Nuestros reportajes son testimonio del valor y 
la creatividad de las hermanas que trabajan en todo el mundo, mientras que sus 
propias reflexiones, tal y como se reflejan en nuestras columnas, nos abren la 
puerta a la profundidad espiritual que sustenta ese servicio. En conjunto, estas 
perspectivas nos recuerdan que el trabajo por la justicia y la vida de oración 
nunca están separadas: son hilos del mismo tapiz.

Este libro electrónico de Adviento recoge las voces de las hermanas que han 
escrito para nosotros durante el último año, ofreciendo sus ideas como compa-
ñeras para vuestro propio viaje a lo largo de este tiempo litúrgico. Esperamos 
que sus reflexiones no solo os animen durante estas semanas previas a la Navi-
dad, sino que también os sirvan de guía para vivir con más atención durante 
todo el año.

Al compartir esta colección con ustedes, también compartimos nuestra gratitud 
—por su lectura, por su acompañamiento— y esperamos que estas palabras les 
aporten un poco de calma en medio del ajetreo de la temporada.

Bendiciones para ustedes y para todos sus seres queridos en este Adviento y 
Navidad, ¡y que tengan un feliz y saludable Año Nuevo!

Soli Salgado
Editora
En nombre de todos nosotros en Global Sisters Report

Isabel, con firmeza, dijo ¡no!
POR MAGDA BENNÁSAR   |   22 DE NOVIEMBRE DE 2024

(Foto: Pexels/Beyzaa Yurtkuran)

Isabel dijo no, pero antes, hacía unos meses, había creído 
y había dicho sí a lo imposible. Su vida cambió la historia, la 
suya y la nuestra, para siempre.

Llevo días dialogando con ese texto y sus personajes, y 
es tanta la fuerza que tienen, que me da temor empezar a 
escribir, porque no es fácil sacar a la luz interpretaciones que 
normalmente no se hacen. Puede ocurrir que, si las haces, te 
miren con sospecha en nuestra Iglesia tradicional.

Luego siento que por dentro me dicen: “Más sospecha 
que la que vivieron ellas, Isabel y María... imposible”. Qué fácil 
es y qué peligroso engrandecer y rezar a las personas que nos 
acompañan en nuestra travesía, pero menos fácil es desen-
trañar las verdades cronificadas que se interpretan desde un 
contexto histórico hoy ya anacrónico. Es urgente que a esas 
verdades las despojemos del polvo patriarcal para verlas a la 
luz de la Ruah y de los signos de hoy.

Deconstruir para reconstruir. Esta es la historia de Isabel.

A Isabel, por aceptar el anuncio del ángel hecho a su es-

poso, el sacerdote Zacarías, se le considera bisagra entre el 
Antiguo y el Nuevo Testamento. Ella, aunque no nos lo cuent-
en así, es una de las mujeres bastante invisibilizadas que hace 
posible la encarnación de Jesús, porque su aceptación del 
plan de Dios es paralela a la de María de Nazaret.

Ambas mujeres, llenas de vida, contra todo pronóstico, 
encabezan el Evangelio. Ellas son mujeres judías practicantes, 
y por su apertura al Espíritu del Dios vivo, posibilitan con sus 
vidas que una tradición en aquella época, que se estaba que-
dando mortecina, pueda evolucionar hacia un nuevo paso, 
que tendrá que alejarse de lo de antes para poder surgir. Y así 
nos lo cuentan, con pasión, los evangelistas.

La esterilidad de Zacarías e Isabel significa la esterilidad 
de la institución judía, expresada en su incredulidad al no dar 
el paso de la lógica a la fe: Zacarías replicó al ángel: “¿Qué 
garantías me das de eso? Porque yo soy ya viejo y mi mujer 
de edad avanzada”.

El ángel le repuso: “Yo soy Gabriel (que significa la fuerza 
de Dios), que estoy a las órdenes inmediatas de Dios, y me ha 

  GlobalSistersReport.org/es 									         2  



  GlobalSistersReport.org/es 									         4    GlobalSistersReport.org/es 									         5  

enviado para darte de palabra esta buena noticia. Pues mira, 
te quedarás mudo por no haber dado fe a mis palabras…” 
(Lucas 1, 18-21).

Esa mudez significa que el judaísmo representado en la 
figura del sacerdote Zacarías dejó de alimentar su fe; significa 
que su relación con Dios es más de cumplimiento de sus leyes 
y múltiples prescripciones. La mudez también significa que ya 
no surgen profetas, porque su palabra dejó de encender la 
chispa de la fe en los corazones.

A partir de ahí, en el relato bíblico, es Isabel quien tiene 
la palabra, porque ella sí creyó y, por ello, quedó llena del 
Espíritu de Dios, que a través de su vida sencilla y abierta a la 
Ruah hace de su palabra profecía.

Por los textos sabemos que hay una historia preciosa, in-
tercalada, que es el anuncio del ángel a María de Nazaret. El 
diálogo es absolutamente fascinante. La joven María, desde 
su transparente humildad, le hace preguntas al represent-
ante de Dios (Lucas 1, 34); a diferencia del representante de 
la institución sacerdotal, Zacarías, su actitud es abierta y dis-
ponible. No pide garantías, acoge el misterio, se fía y se lanza 
a una experiencia que cambia la historia y nos abre un camino 
de vida, de gestación, de dolor aceptado para dar a luz el 
proyecto de Dios.

María acompaña a Isabel; sus embarazos son para ellas 
un gozo y un misterio. La mayor con la joven, la joven con 
la anciana; como en nuestras comunidades, todas gestando 
vida, unidas por el mismo sentir.

Como decía, es Isabel quien toma la palabra cuando nace 
el pequeño. Según la tradición del judaísmo, sería el padre 
quien pondría el nombre a la criatura en esa cultura patriar-
cal… y además se pondría el mismo nombre que el padre.

“Pero la madre (Isabel) intervino diciendo: ‘¡No! Se va a 
llamar Juan’” (Lucas 1, 60).

Isabel, con su sincero compromiso con el Dios de su vida, 
toma fuerza y recibe la palabra que escuchará toda la histo-
ria. Con esa autoridad interior, dobla y arquea la institución 
y al patriarcado, y será el mismo Zacarías quien, al acatar el 
plan de Dios a través de ella, recuperará la palabra, ahora más 
dócilmente, desde la casa donde vivían, no desde el templo 
donde tenía el trabajo de sacerdote, rezando en nombre del 
pueblo.

Y aquí estamos, queridas hermanas, en esa coyuntura 
histórica. Tal vez muchas nos sintamos estériles porque la in-
stitución tal o cual…

Yo, apoyada por esa palabra, por esa mujer, por Isabel, 
deseo compartir que este tiempo que nos toca vivir es tiempo 

de escucha atenta para irnos haciendo más y más servidoras 
de la Palabra de Dios, que tiene la fuerza de derribar las fér-
reas torres institucionales para otorgar la palabra a las perso-
nas que la institución invisibiliza.

Nuestro llamado al profetismo, que recibimos en el bau-
tismo, a ser sacerdotes, profetas y pastoras, que luego rati-
ficamos de un modo muy potente al realizar nuestros votos 
o promesas de consagración, nos indica un camino de reno-
vación, de evolución.

A veces serán las voces de las hermanas mayores las que 
dirán, como Isabel: “¡No! Por ahí no; no vayamos a perpetuar 
tradiciones obviando el Evangelio, el cual —con su desnu-
dez, desinstalación y dinamismo interno— nos conduce a lo 
desconocido que, si es de Dios, será bueno”.

Otras veces, las menos mayores, tendremos que pro-
poner con la vida y la palabra proyectos de autentificación y 
actualización de nuestras propuestas y ministerios.

Deconstruir para construir: así es la historia de las mu-
jeres bíblicas y la nuestra. La evolución vendrá si asumimos el 
ministerio de “ser bisagras”, de decir no a lo viejo, de empujar 
esa puerta que se abre aparentemente al vacío, pero es que 
ese es el camino de la fe y el del futuro inminente de la vida 
consagrada, de la vida en el Espíritu.

Jesús tuvo que separarse de la institución porque le im-
pedía ser él mismo. La institución llegó a quitarle de en me-
dio, pero su Espíritu es el que impregna nuestras vidas; es el 
que posibilita la gestación que el momento histórico necesita. 
Para ello respondimos a su llamado.

Decir no puede parecer negativo, pero puede posibilitar 
cerrar sótanos para abrirnos a la luz. Ya desde la casa, su casa, 
lugar donde el Espíritu habita, los dos dan vida a Juan Bau-
tista, que nos mostrará el camino que conduce a Jesús.

Y hoy nosotras damos vida a estas historias que están 
ahí para ser reencarnadas en los diferentes lenguajes de hoy.

Decimos no para poder decir sí y dejar que la vida siga 
su evolución.

[María Magdalena Bennásar (Magda), de las Hermanas 
para la Comunidad Cristiana, es española. Sus estudios de 
teología le dieron una base para el carisma de la oración y el 
ministerio de la palabra con un énfasis en la espiritualidad y 
las Escrituras: enseñando, dirigiendo retiros y talleres, crean-
do comunidad y formando líderes laicos en Australia, EEUU y 
España. Actualmente, trabaja en la eco-espiritualidad y busca 
un espacio para crear un centro o colaborar con otros.]

¿Qué tiene el Adviento?
POR TRACEY EDSTEIN   |   25 DE NOVIEMBRE DE 2024

(Unsplash/Eric Rai)

Mientras visitaba un famoso jardín público en plena 
época navideña, un querido amigo que me acompañaba 
me dijo: «Supongo que no veremos ninguna referencia a 
Jesús».

Al ponerse el sol y caer la noche, casi a las 8 de la tar-
de, los jardines, resplandecientes a la luz del día, cobraron 
vida. Regalos de Navidad de gran tamaño envueltos en 
cintas, la fiesta del té del Sombrerero Loco, Papá Noel en 
Australia liderado por seis boomers blancos (¿aceptable 
de nuevo después de Rolf Harris?), en otro lugar otro tri-
neo tirado por los renos obligatorios, una versión con luz 
y sonido de «The Twelve Days of Christmas», un carrusel y 
una noria, ambos en funcionamiento, el zapato de cristal 
de Cenicienta ampliado muchas veces, el tren y el avión de 
Papá Noel, etc.

Todo era mágico, encantador, fascinante. No había 
nada que no se pudiera disfrutar.

La banda sonora era agradable, pero decididamente 
secular, sin sorpresas.

Desde hace tiempo, casi todo se puede «navideñizar»: 

personajes de Disney, animales de la selva, así como la 
flora y la fauna locales, pueblos de estilo europeo, clásicos 
de la literatura, playas australianas o escenas del bosque, 
y mucho más. Todo es oro comercial, por supuesto —
conozco a gente que visita el jardín todos los años— y 
supongo que, en una defensa un tanto floja, introduce un 
poco de magia en el ajetreo y las preocupaciones de la 
vida en el primer mundo.

Pero entonces, escuchamos una voz sonora que nar-
raba un cuento que no era de los hermanos Grimm ni del 
lugar más feliz de la tierra, ni siquiera de la literatura clási-
ca, sino del evangelio de Lucas.

«Estaban en Belén cuando llegó el momento de dar a 
luz, y ella dio a luz a un hijo, su primogénito. Lo envolvió en 
pañales y lo acostó en un pesebre, porque no había sitio 
para ellos en el mesón» (Lc 2, 6-7).

He aquí que apareció un belén de tamaño mayor al real, 
y a medida que se nombraba a cada personaje, la figura 
se iluminaba gloriosamente desde dentro. El ángel Gabriel 
estaba posado en un árbol, y su momento se iluminaba 
adecuadamente cada vez que se contaba la historia, en 



  GlobalSistersReport.org/es 									         6  

bucle, por supuesto.

Mientras disfrutábamos de la historia familiar, pero 
siempre nueva, llena de sonido y furia, que lo significaba 
todo, oímos una vocecita detrás de nosotros: «Mamá, 
¡hay un hada en el árbol!».

Gabriel puede haberse sentido avergonzado, con 
razón, pero, en realidad, ¿quién podría culpar a la niña? 
Ha crecido en un mundo en el que los jardines de hadas y 
los vestidos de hadas, los pasteles de hadas y los cuentos 
de hadas (aunque, en general, mucho más censurados 
que los cuentos de Grimm) son omnipresentes y no se 
cuestionan.

Entonces, ¿por qué un personaje vestido de blanco en 
un árbol en Navidad no iba a ser un hada? ¿Qué otra cosa 
podía ser?

Cuando la generación de mis padres era pequeña, las 
golosinas y las celebraciones eran escasas. La Navidad se 
esperaba con impaciencia, pero según los estándares ac-
tuales, era una fiesta discreta.

En esta ventana de una iglesia que representa la An-
unciación, el ángel Gabriel aparece ante María para anun-
ciarle que será la madre de Jesús. La ventana es de la igle-
sia de Santa María en Willmar, Minnesota (CNS/Crosiers).

Culturalmente, la Navidad en el hemisferio sur lucha 
por igualar el impacto de la Navidad del norte, simple-
mente por el exceso de luz que experimentamos. No es-
peramos la llegada de la luz, estamos bañados en ella. Y 
en los estados donde rige el horario de verano, ¡tenemos 
aún más luz! Lo sé, no es cierto, pero lo parece. Si se da 
un paseo en coche para ver casas al estilo Griswald, hay 
que esperar a que oscurezca para apreciar su esplendor. 
Del mismo modo, los espectáculos de luces navideñas 
como el descrito anteriormente no comienzan hasta las 7 
de la tarde o más tarde.

Todas las imágenes en movimiento y las delicias musi-
cales de estos espectáculos son magníficamente atracti-
vas, pero me sentí atraída por las propuestas más sencil-
las (en términos relativos). Hay algo en una luz más pura 
que te atrae. Por ejemplo, una avenida de globos brillan-
tes —¿o eran globos aerostáticos? — me invitó a caminar 
por allí. He visto imágenes de otros espectáculos de luces 
—porque eso es lo que son en realidad— que crean un 

efecto de túnel por el que caminan los visitantes. Es una 
especie de mini peregrinación que une a las personas en 
un espíritu de buena voluntad.

Aunque la intención es en gran parte, si no totalmente, 
comercial, creo que en una sociedad secular estas experi-
encias (que, hay que reconocerlo, no están al alcance de 
todos) pueden ofrecer al ojo perspicaz un atisbo de la his-
toria que todos celebramos en esta época del año.

El viaje, los regalos, el camino iluminado por una es-
trella, el bebé tan esperado, los nuevos padres lejos de 
su hogar y de lo familiar, los extraños que se cuelan en la 
historia... Todos estos son elementos clásicos de los relatos 
arquetípicos, pero la historia es nuestra historia.

Disfrute de estos eventos anuales, si puede, por su-
puesto, pero ¿por qué no dedicar un tiempo a reunir los 
hilos y situarlos en el contexto de la historia más amplia de 
la que todos formamos parte? Si tiene hijos, no les prive 
de ello y no dé por sentado que conocen la historia. Un 
belén, que de repente está de moda, le ayudará, teniendo 
en cuenta que los niños querrán participar y reorganizar 
los personajes. Hable de ellos por su nombre, al fin y al 
cabo, ¡forman parte de la familia!

No se gana mucho despreciando los aspectos fan-
tásticos de esta época del año; quizá, como sociedad, nos 
merecemos lo que tenemos. Pero hay muchas oportuni-
dades en las formas creativas en que nuestro mundo con-
temporáneo vuelve a contar las historias y las celebra. Sea 
parte de ello.

[Tracey Edstein es una asociada de las Hermanas 
Dominicas, convocante de los Asociados Waratah de las 
Hermanas Dominicas de Australia Oriental y las Islas Sa-
lomón. Durante muchos años fue profesora de secundaria 
de inglés y estudios religiosos, y coordinadora de estudios 
religiosos en colegios estrechamente vinculados a los ca-
rismas marista y dominico. Después fue editora de Aurora, 
la galardonada revista mensual de la diócesis de Maitland-
Newcastle, Australia. Es una feligresa activa implicada en la 
formación en la fe de  adultos y escritora independiente.]

«Dios viene, viene, siempre viene»
POR REXILLA RAYMOND   |   27 DE NOVIEMBRE DE 2024

  GlobalSistersReport.org/es 									         7  

Como religiosa, a menudo encuentro consuelo en las 
vísperas de la tarde, cuando cantamos una prosa de Gitan-
jali, de Rabindranath Tagore:

¿Has oído sus pasos silenciosos? Él viene, viene, siem-
pre viene.

Cada momento y cada edad, cada día y cada noche, él 
viene, viene, siempre viene.

Muchas canciones he cantado en muchos estados de 
ánimo, pero todas sus notas siempre han proclamado: «Él 
viene, viene, siempre viene».

En los fragantes días de abril soleado, por el sendero 
del bosque, él viene, viene, siempre viene.

En la penumbra lluviosa de las noches de julio, en el 
carro atronador de las nubes, él viene, viene, siempre vi-
ene.

En la tristeza tras la tristeza, son sus pasos los que opri-
men mi corazón, y es el toque dorado de sus pies lo que 
hace brillar mi alegría.

La profunda conciencia de Tagore de la presencia de 
Dios resuena profundamente en mí. Repite una y otra vez: 
«Él viene, viene, siempre viene». Cada línea dice mucho: 
tanto si se cree en Dios como si no, Dios viene y está ahí, a 
menudo invisible en todo.

En el campo de la enfermería obstétrica, los retos me 
parecen abrumadores, pero también muy gratificantes. 
Una parte importante de mi trabajo consiste en actuar 
como enlace con las mujeres que se enfrentan a la presión 
de interrumpir su embarazo. Mi carrera como enfermera 
médica y quirúrgica abarca más de 20 años, enriquecida 
por experiencias en salud pública y obstetricia.

En la India, el embarazo de una mujer soltera se con-
sidera a menudo tabú y un escándalo.

Una noche lluviosa de agosto de 2014, durante un 
aguacero torrencial, trajeron a nuestra clínica del convento 
a una mujer que se quejaba de sangrado excesivo y do-
lor abdominal intenso, agravado por hipertensión. Como 
su madre mencionó que no estaba casada, supuse que 
simplemente era obesa, no embarazada. Dividida entre mi 
deseo de ayudar y su negativa a permitirme realizar un 

(Unsplash/David Gabric)



POR ROSEMARY WANYOIKE   |   4 DE DICIEMBRE DE 2024

(Unsplash/Kenny Eliason)

  GlobalSistersReport.org/es 									         9  

examen pélvico, sentí que se desataba una tormenta en 
mi interior, igual que la que había fuera. Finalmente, le 
administré analgésicos y la envié a hacerse una ecografía, 
que reveló la impactante verdad: estaba embarazada a 
término completo.

La niña que dio a luz sufría síndrome de aspiración de 
meconio debido a la hipertensión arterial de la madre. 
Trágicamente, la madre se negó a aceptarla.

Una pareja carismática que adoptó a la niña la de-
volvió ocho días después, quejándose de fiebre alta y 
dirigiéndome palabras abusivas. Mis superiores, irritados 
por su lenguaje abusivo, me reprendieron por aceptar a 
la niña en el convento, así que una de mis alumnas de 
obstetricia se la llevó a su casa.

El destino de esa niña me atormentaba día y noche, 
especialmente con la creciente presión de la comunidad. 
Durante las novenas en honor a la natividad de la Virgen 
María, recé con fervor: «Virgen María, estos días muchas 
mujeres claman a ti por el don de un hijo. Por favor, envía 
a una mujer compasiva para que adopte a esta niña. Que 
este sea tu regalo de cumpleaños para mí».

El 8 de septiembre, día del nacimiento de la Virgen 
María, recibí una llamada de una pareja que había per-
dido cuatro bebés por aborto espontáneo, expresando 
su deseo de adoptar a la niña incondicionalmente. Lloré 
de alegría por este milagroso regalo de unos padres para 
la niña.

Después de entregar legalmente a la niña, a la que 
llamé Zeline, que significa «digna», fui testigo de su cre-
cimiento como una bendición para su familia. Durante la 
novena de la Divina Misericordia, prediqué una homilía 
en la que decía: «No soy la madre biológica de esta niña, 
pero he sido instrumental en dar a luz la imagen viva del 
niño Jesús en esta familia temerosa de Dios». Al verla 
prosperar bajo el cuidado de unos padres compasivos, 
sentí que la Sagrada Familia de Nazaret me acompañaba 
en mi ministerio de comadrona.

Comparto esta experiencia no para tomar partido en 
el debate sobre el aborto, sino para subrayar que, como 
enfermera, mi papel es colaborar con nuestro Dios que 
da la vida. Al igual que Tagore experimentó la presencia 

de Dios en cada situación, en cada alma, humana o no, yo 
también he experimentado a menudo la presencia de Dios 
en cada ser.

En mi ministerio de comadrona, la alegría de sostener 
a cada recién nacido es similar a acunar al niño Jesús. Esta 
experiencia me impulsa a garantizar que ninguna mujer 
pierda la esperanza en el milagroso poder creador de Dios.

Mi ministerio de comadrona ha adquirido una dimen-
sión profunda: me esfuerzo por hacer justicia a todos los 
niños no nacidos, preparando a las mujeres, casadas o 
solteras, para acoger al niño Jesús en forma de un niño 
no deseado, independientemente de su sexo o identidad.

El poema de Tagore comienza con una pregunta con-
movedora: «¿No has oído los pasos silenciosos de Dios?». 
La esencia de este poema es clara: Dios viene en cada mo-
mento. Su presencia no se limita a un solo momento, sino 
que es un acontecimiento continuo y amoroso.

Al igual que Tagore percibe la presencia de Dios en pa-
sos silenciosos, nosotras también podemos experimentar 
su llegada en nuestra quietud. «Quédate quieto y reconoce 
que yo soy Dios» (Salmo 46:11). Esta conciencia nos ayuda 
a reconocer que el Adviento existe en todas las estaciones, 
lo que nos permite celebrar la Navidad en cada momento, 
especialmente con la llegada de cada nueva vida.

[La hermana Rexilla Raymond, de la India, pertenece 
a las Hermanas Para la Comunidad Cristiana. Es una en-
fermera con 19 años de experiencia en diversos puestos, 
entre ellos el de enfermera jefe, supervisora de cuidados 
geriátricos, instructora de la escuela de auxiliares de enfer-
mería, coordinadora médica y supervisora de enfermería 
hospitalaria. Ha asistido en cirugías de ginecología y on-
cología. También ha trabajado como supervisora de es-
tudiantes de auxiliar de enfermería y ha supervisado los 
resultados de los servicios médicos. Recibió el premio a la 
mejor enfermera en 2012 y completó el curso de gestión 
del ICN. Actualmente, además de su trabajo a tiempo 
completo como enfermera, está cursando un posgrado en 
enfermería.]

  GlobalSistersReport.org/es 									         8 

Prepara una habitación en la 
posada para este Adviento

Asocio la temporada de Adviento con el desarrollo de 
un misterio nacido y criado en la cotidianidad de la vida. 
El Adviento es una temporada tranquila cuyos frutos se 
hacen visibles en Navidad con el nacimiento de Jesús. 

Mientras esperamos el nacimiento de Cristo, como en 
cualquier otra espera, los días pueden ser pocos, pero pa-
recer largos dependiendo de en qué nos ocupemos mien-
tras esperamos. Comprender la razón de nuestra espera 
puede ayudarnos a mantener la paciencia. Decidir cómo 
esperar es igualmente importante.

La venida de Jesús para compartir nuestra humani-
dad conmemora un gran acontecimiento en la historia de 
nuestra salvación. El hecho de que Dios vaya a morar entre 
nosotros y nos redima debería provocar en nosotros una 
acción basada en nuestra decisión sobre cómo queremos 
que nos encuentre.

Al crecer, mi madre me enseñó a ser una gran an-
fitriona. Esperábamos visitas en diferentes momentos y yo 
podía ver la energía que ella ponía en ello. Esto no solo 
incluía a mi familia inmediata, sino también a los vecinos 

y a cualquier otra persona que pudiera ayudar a que los 
invitados se sintieran cómodos con nosotros. Esto ocurría 
principalmente cuando venía un visitante «muy estimado».

Empezábamos por asegurarnos de que hubiera su 
comida favorita. Los niños se encargaban de limpiar la casa, 
incluyendo quitar las telarañas y ordenar el patio, lo que 
incluía limpiar los arbustos. También nos asegurábamos 
de que nuestra mejor ropa («la de los domingos») estu-
viera lista, aunque no fuera domingo. Era todo un acon-
tecimiento recibir a un visitante así. Todos se esforzaban 
por cumplir con su parte a la perfección para que nuestro 
visitante recibiera lo mejor. Algunas tareas, como preparar 
el pienso para los animales, se realizaban el día anterior. A 
medida que se acercaba el día, se mantenía una comuni-
cación constante con el invitado para confirmar su llega-
da. Además, algunos vecinos formaban parte del «equipo 
de espera»; mi madre los invitaba a dar la bienvenida a 
nuestro visitante. Sus visitantes se convertían en visitantes 
de la comunidad.

Todo esto se hacía para garantizar que, cuando llegara 



  GlobalSistersReport.org/es 									         10 

el visitante, pudiéramos estar presentes y dedicarle toda 
nuestra atención. Esto sugiere que, antes de que llegue 
el visitante, hay mucho trabajo detrás y que una visita de 
calidad no es algo que simplemente ocurre. Requiere todo 
nuestro ser.

Imaginemos todos estos preparativos para una perso-
na terrenal. ¿Cuánto más deberíamos hacer para la venida 
de Jesús, nuestro Redentor? Esto implica comenzar a pre-
pararnos a nivel personal y extenderlo a quienes nos ro-
dean y a la sociedad en general. El esfuerzo que mi madre 
ponía en esperar a sus visitantes me da una idea de la ex-
periencia que deberíamos tener al esperar el nacimiento 
de Jesús. Jesús viene para nuestra redención; trae amor, 
alegría y paz.

Hoy, el mundo necesita estos dones más que nunca. 
Hay mucha inquietud, si pensamos en las catástrofes na-
turales, como las tormentas en Florida y las inundaciones 
repentinas en España. Del mismo modo, la guerra está 
devastando nuestro mundo. La guerra se ha convertido en 
una forma de vida. Esto me plantea una pregunta: ¿cuán-
tas vidas deben perderse para que los líderes mundiales 
intervengan? Es difícil ver a personas desplazadas de su 
hábitat natural, mujeres y niños que quedan viudos y huér-
fanos, sin un lugar al que llamar hogar. Muchas veces me 
he preguntado: ¿Sigue pasando algo bueno en nuestra so-
ciedad? Son situaciones traumáticas y, en momentos así, 
solo Dios puede satisfacer nuestra búsqueda de esperan-
za. Por lo tanto, la venida de Jesús exige una preparación 
más profunda que se centre tanto en nuestro bienestar 
espiritual como físico.

Si lo que ocurrió en mi familia mientras esperábamos 
una visita sirve de indicio, creo que una lista de cosas que 
hacer mientras esperamos la llegada de Jesús sería algo 
así: Seguiríamos recordando el día de la llegada de la vis-
ita, en este caso, la Navidad. Por lo tanto, todas nuestras 
acciones se centrarían en hacer que ese día fuera lo más 
especial posible. Básicamente, marcaríamos ese día en el 
calendario. Del mismo modo, tendríamos que reflexionar 
sobre nuestra relación con Cristo y determinar la manera 
más adecuada de prepararnos para él y para recibirlo. La 
Virgen María, mientras esperaba el nacimiento de nuestro 
Señor, fue a quedarse con su prima Isabel durante su em-
barazo (Lucas 1:39, 56). De manera similar, Juan el Bautista 
preparó al pueblo para recibir al Señor (Juan 1:6-8), cum-
pliendo así la profecía de Isaías (40:3).

Como vemos, la limpieza es importante cuando se es-
pera a un visitante. En este sentido, creemos que nuestro 
corazón es la morada de Dios, por lo que es el espacio que 
debemos ordenar para la venida de Jesús. Esto implica dar 
un giro significativo a nuestra vida espiritual. Algunos pu-
eden optar por el sacramento de la reconciliación, mien-
tras que otros pueden decidir hacer las paces con personas 
con las que no han estado en buenos términos, entre otras 
opciones personales. De esta manera, podemos crear un 
ambiente acogedor para Jesús.

El sentido de la acogida se extiende al mundo exterior, 
de forma análoga a como invitamos a nuestros vecinos 
cuando viene una visita. Por lo tanto, el Adviento podría 
servir como un tiempo de renovación y ampliación de la 
familia de los fieles. Esto implica dar a conocer a Cristo a 
quienes aún no lo conocen, afirmar a los que tienen una fe 
fuerte y animar a los que han creído en Cristo, pero se han 
alejado. Es un tiempo para hablar del nacimiento de Cristo 
y de la importancia de su venida a vivir con nosotros. Por 
su naturaleza, el Adviento es un tiempo para contar la his-
toria de Jesús.

Mientras nos preparamos para la venida de Cristo, re-
cuerdo que él es un visitante diferente. No viene como el 
visitante que mi madre estaría esperando; viene como un 
bebé, indefenso y vulnerable, a merced de la sociedad. Al 
pensar en esto, mi corazón se dirige a los niños de nuestro 
mundo actual. ¿A qué tipo de mundo viene Jesús? Hay 
tanta violencia en el mundo hoy en día. Pienso en los ni-
ños de Gaza, Líbano, Israel, Ucrania y Rusia, entre otras 
partes del mundo afectadas por la guerra y la inestabilidad 
política. El impacto del cambio climático también está gol-
peando con fuerza, como lo demuestran las inundaciones 
y tormentas que perturban el curso normal de la vida.

Esto hace que parezca que el niño Jesús no encon-
trará a nadie que lo acoja en su nacimiento. En cierto 
modo, la historia parece repetirse: «... no hay lugar en el 
mesón» (Lucas 2, 7). ¿No fue así hace más de 2000 años? 
Este Adviento nos llama a hacer del mundo un lugar me-
jor para todos, especialmente para los niños, las personas 
con necesidades especiales y los grupos económicamente 
vulnerables que más sufren cuando prevalecen las dificul-
tades.

Al venir Jesús a traer alegría al mundo, me doy cuenta 
de que Dios nos invita a tener en cuenta a los niños en 
nuestras decisiones vitales. Los niños representan el fu-
turo; al tener en cuenta sus necesidades en todos los pro-
gramas de desarrollo, construimos automáticamente un 
buen futuro para todos. 

Traducido por Carmen Notario

[Rosemary Wanyoike se formó como enfermera antes 
de unirse a las Hermanas de la Misericordia en Kenia. Ha 
trabajado en Turkana (Kenia) y en Zambia, donde atendió 
a personas con VIH/SIDA. Tras su profesión perpetua en 
2008, asistió a un programa de formación en Irlanda y 
ahora dirige el programa de formación de su comunidad 
en Kenia.] 

  GlobalSistersReport.org/es 									         11  

POR OLGA SHAPOVAL   |   6 DE DICIEMBRE DE 2024

Un viaje de esperanza en medio de 
la guerra por el camino de la paz

Los ‘bancos peregrinos’, ubicados a lo largo del Camino de Santiago, ofrecen a los peregrinos un momento de descanso. La flecha amarilla representa 
la esperanza y la determinación de continuar. La autora, que vive en Kiev, Ucrania, pasó su retiro anual en peregrinación por Santiago de Compostela. 
(Foto: cortesía Olga Shapoval)

La guerra lo cambia todo. Es imposible adaptarse a 
ella. Obviamente, uno puede intentar aprender a vivir en 
un estado de guerra, dejar de tener miedo, aun sabiendo 
que el próximo misil o dron mortal puede impactar en tu 
casa o en la de tus seres queridos en cualquier momento. 
Sin embargo, es imposible aceptarlo. Desde el 24 de fe-
brero de 2022 estamos corriendo un maratón por la super-
vivencia. Y aunque hace dos años aún había cierta esper-
anza en nuestros corazones de que esta pesadilla acabaría 
tarde o temprano, esa creencia ha empezado a debilitarse.

Hablando con otras personas consagradas, me he 
dado cuenta de que todos compartimos una experiencia 
común. Con la llegada de la guerra nuestras oraciones han 
cambiado, al igual que nuestra relación con Dios. Es como 
si hubiéramos crecido a través de ellas, haciéndonos más 
maduras y adultas. Lo que antes evocaba sorpresa o emo-
ción, ahora apenas toca nuestros corazones. En cambio, 
los actos más pequeños de bondad humana, servicio y 

sacrificio se convierten en pruebas convincentes de que 
Dios es amor. Nos encontramos menos interesados en es-
cuchar respuestas a preguntas que ya no nos planteamos; 
por eso elegimos retiros anuales que ofrecen más silencio 
y concentración, en lugar de sermones y enseñanzas.

Vivo en un barrio de Kiev que soporta cada noche el 
mayor número de misiles y drones rusos con explosivos. 
Todo alrededor de mi casa está constantemente en llamas, 
con fuertes zumbidos y explosiones. A veces las sirenas 
antiaéreas no paran en toda la noche. En el mejor de los 
casos, tienes que esconderte entre las paredes del pasillo 
o del baño, y en el peor, pasas la noche en el metro. Cu-
ando llegan noticias de muertos y heridos de todas partes, 
además de la oración de intercesión, no puedes evitar dar 
gracias a Dios por el don de tu propia vida. Empiezas a 
apreciar esta vida e incluso a verla de otra manera.

Quizá la experiencia más trágica fue cuando un misil 
ruso impactó en el hospital infantil Okhmatdyt. El hospi-



tal está a solo quinientos metros de mi lugar de trabajo 
y de camino a casa. Mientras estábamos escondidos en 
el pasillo, oímos explosiones y los sonidos de la defensa 
antiaérea, y leímos en nuestros teléfonos que esta vez las 
víctimas eran niños enfermos que, conectados a goteros y 
máquinas, esperaban para ser operados.

Uno no puede acostumbrarse a algo así; supera cual-
quier noción de crueldad humana. Sin embargo, plantea 
muchas preguntas sobre el sentido de la vida y la muerte, 
el sufrimiento, el mundo y la fe en Dios. Lo que más me 
impresionó fue cómo la gente acudía de todas partes para 
ayudar a retirar los escombros, transportar a los heridos y 
repartir agua potable y alimentos. Fue una manifestación 
de amor y solidaridad que habló con más fuerza que cu-
alquier sermón.

Cuando llegó el momento de mi retiro anual, elegí un 
método poco convencional de terapia espiritual. Necesi-
taba recuperarme, reflexionar y pasar tiempo a solas con-
migo misma y con Dios. También quería rezar y ofrecer 
mis pequeños sacrificios al corazón traspasado de Cristo, 
pidiendo fervientemente que la guerra terminara cuanto 
antes. Decidí emprender una peregrinación a Santiago de 
Compostela. Lo planifiqué de modo que cada día pudiera 
meditar la carta de Santiago del Nuevo Testamento, rezar 
el rosario y participar en la celebración de la Eucaristía.

No era fácil caminar 30 kilómetros cada día, a veces 
bajo una intensa lluvia o, por el contrario, con un calor 
insoportable. Había días en que no me quedaba ropa seca, 
sentía cada paso y  presionaba mis propias ampollas. Sin 
embargo, pensaba en nuestros soldados que, arriesgando 
constantemente sus vidas, defienden mi país. Ellos duer-
men en búnkeres y mantienen valientemente sus posicio-
nes en el frío, el calor y la lluvia. Recé por los médicos y 
voluntarios en el frente, quienes bajo el fuego cargan con 
heridos y fallecidos, proveen atención médica, reparten 
alimentos y evacuan a mujeres, niños e incluso animales 
domésticos. En resumen, encarnan plenamente el man-
damiento del amor de Jesús. Mis pensamientos estaban 
con los que han perdido a seres queridos y amigos en esta 
cruel guerra. Su dolor nunca podrá ser atenuado ni com-
prendido plenamente.

Durante mi estancia en albergues, las primeras noches 
me despertaba al menor ruido. Me parecía oír explosiones 
y necesitaba buscar refugio urgentemente. Y cuando los 
aviones despegaban del aeropuerto cercano, soñaba con 
un cielo sobre Ucrania que por fin estaría despejado y en 
paz, libre de misiles mortales y aviones de combate.

Me sentí agradecida cuando peregrinos de distintos 
países se me acercaron a lo largo del camino para hablar. 
Vieron la bandera azul y amarilla en mi mochila y quisieron 
expresar que se acordaban de nuestro dolor. Sus sonrisas 
amistosas, abrazos cálidos y palabras de apoyo parecían 
mensajes de Dios: “¡Estoy aquí! Te quiero!”. Cada acto de 
solidaridad era como una oración escuchada. En efecto, 
hay más bondad que maldad en el mundo, incluso cuando 
a veces parece que estoy viviendo en lo más profundo del 
infierno. La guerra es el infierno en la tierra, pero pone 
claramente de relieve la luz frente a la oscuridad.

Llegué a Santiago cansada pero muy contenta. Según 
la leyenda, los testigos del martirio de Santiago en Tierra 
Santa colocaron su cuerpo en una barca, que navegó hasta 
la localidad de Padrón, en la costa de Galicia, desde donde 
se trasladaron las reliquias a Santiago de Compostela.

Rezando ante la tumba de Santiago, me encontré pen-
sando que ya no pedía nada. De mi corazón brotaron pa-
labras de gratitud. “Todo buen regalo, todo don acabado 
viene de arriba, del padre de los astros, en el cual no hay 
fases ni períodos de sombra” (St 1, 17). Su amor es más 
fuerte que cualquier sufrimiento y muerte. Y aunque pron-
to tendré que volver a la dureza de la guerra, me llenó de 
esperanza saber que Dios iluminaría sin duda su campus 
stellae (campo de estrellas) sobre Ucrania.

Traducido por Carmen Notario

[Olga Shapoval es hermana de la Orden de Vírgenes 
de la diócesis de Kyiv-Zhytomyr, Ucrania. Es licenciada 
en Filología por la Universidad Internacional de Kiev, con 
especialización en Lengua y Literatura Inglesa, Francesa 
e Italiana. También completó estudios en el Instituto de 
Ciencias Religiosas Santo Tomás de Aquino de Kiev como 
catequista y evangelizadora. Durante varios años ense-
ñó catecismo a niños y dirigió encuentros de Taizé para 
jóvenes en Kiev. Actualmente trabaja como secretaria en la 
curia diocesana y como traductora en la nunciatura apos-
tólica en Ucrania.]

  GlobalSistersReport.org/es 									         12    GlobalSistersReport.org/es 									         13 

Naturaleza y Adviento
POR MAGDA BENNÁSAR   |   20 DE DICIEMBRE DE 2024

Imagen de un charrán ártico. (Foto: Pixabay Matthias Kost)

Hace unos días encontré unas notas que tomé del 
periódico La Vanguardia del año 2017. Veo que sigue fas-
cinándome lo que descubro en ellas de maravilloso y a la 
vez inadvertido por la mayoría de nosotras. Ahora, a las 
puertas de Navidad, deseo compartir algunas de esas fra-
ses para que ampliemos nuestra mirada y vayamos más 
allá de los humanos, ya que es todo el Universo quien nace 
y renace continuamente, y el Espíritu de Dios también está 
en todo ello.

“… el charrán ártico es capaz de recorrer 90 000 km, 
pasar 273 días lejos de sus colonias y, pese a encontrarse 
a miles de kilómetros de su hogar, encontrar siempre su 
camino de vuelta. El ser humano, si pierde de vista su meta, 
no es capaz de mantener un rumbo estable más de 8 se-
gundos”.

“Los inuits, pueblos que habitan las regiones árticas, 
establecen puntos de referencia en la tierra para orien-
tarse y componen canciones que les permiten recordar el 
paisaje. Al cantar, la letra les dibuja el camino en la mente”.

“Los vencejos no necesitan descansar y pueden pasar 
hasta 10 meses en el aire, alimentándose de lo que el vien-

to les trae”.

“El cascanueces americano esconde semillas en 
lugares esparcidos a lo largo de unos 260 km² para so-
brevivir al invierno. Un solo pájaro puede esconder más 
de 30 000 semillas en unos 6000 escondites distintos”.

“Cada riachuelo tiene un particular buqué de fra-
gancias que produce en el salmón una impronta antes 
de emigrar al océano y que luego utiliza como señal 
para identificar su afluente natal…”.

No quiero agobiar con más datos. Simplemente te 
invito a hacer una lectura orante de esta información, 
de la Palabra de Dios extendida maravillosamente a lo 
largo y ancho del planeta. En estos días, con todo lo que 
se publica sobre guerras que en cualquier momento 
pueden desatar algo más global, tal vez olvidemos lo 
esencial.

Los seres que he mencionado, y miles más, saben 
encontrar el camino de vuelta a casa. Estén donde estén, 
pasen lo que pasen, vivan lo que vivan en el camino. 
El retorno está asegurado, está grabado dentro de el-



  GlobalSistersReport.org/es 									         14  

los mismos. Utilizan todos sus sentidos para volver a casa. 
El objetivo no es solo volver, sino vivir de tal manera que 
jamás olviden cómo volver.

Para mí, este Adviento está siendo esa brújula interior 
que me reorienta hacia casa, hacia ese lugar de kairós, ese 
espacio-tiempo de Dios.

¿Qué es casa? Más que unas paredes, que pueden o 
no existir, volver a casa es estar en contacto con tus raíces 
profundas, más allá de tu apellido y lugar de origen. Son las 
raíces de Dios mismo en ti. Volver para nutrirlas y cuidar-
las, porque en esta casa soy libre, feliz y estoy cómoda en 
todas las dimensiones de la vida: física, intelectual y espiri-
tualmente.

Volver a casa es saber descubrir las semillitas, las can-
ciones, los vientos, los aromas y los colores que, al perci-
birlos, sabes que hablan de tu camino, de lo tuyo. Sabes 
que gracias a todo ello eres quien eres y estás en casa, y 
sabes cómo volver a ella. Esa casa es tu vida, tu ‘vida’, y tú 
la diseñas, construyes, reparas, decoras, y quitas alarmas y 
cerrojos para convertirla en una ‘tienda’ de acogida en tu 
desierto y en el de tantas personas en desiertos inhóspitos.

Tu casa, es tu nido, tu espacio, el lugar donde convo-
cas a los que amas, a los que cuidas, curas y mimas. De 
la misma manera, este lugar te mima, cuida y cura, estés 
donde estés.

Te invito a visualizar tu casa, tu tienda y tu camino de 
vuelta al espacio sagrado, donde el ‘amor’ es carne de tu 
carne, donde gestas vida y la das.

Y no olvides las flores que colorean absolutamente 
todo, ni el aroma del pan en tu horno, ni te olvides de in-
vitar a los que añoras. Tal vez alguno ya no esté. Invítale a 
tu casa y dile lo que no le dijiste suficientes veces. Esto se 
llama hospitalidad contigo misma.

Durante estas semanas, muchos y muchas de nosotros 
estaremos expectantes por vivir una Navidad más real, 
que penetre en la fibra social con sus canciones de paz y 

sus largas noches de oscuridad, que nos invitan a estar en 
casa, que nos ‘invitan a invitar’, acoger y escuchar. 

Recuerda: nunca se viene abajo nuestra casa, solo cu-
ando dejamos de habitarla. Así nos lo enseñan los místicos. 
Sabiduría de siglos, sabiduría del planeta que nos descu-
bre desplazados y nos obliga a regresar a casa. Lo hacen 
también los insectos, las aves, los Inuits o esquimales, 
quienes encuentran el camino con cantos, semillas, tiempo 
para estar en familia, para cocinar, para orar y dialogar. Si 
apagamos todos los aparatos, encontraremos algún mo-
mento para simplemente ‘estar’.

Y también debemos darnos tiempo, con inteligencia in-
tuitiva, para preguntarnos, si algo me inquieta: “¿No estoy 
cómoda en casa?”. Si no logras encontrar ese hueco, sigue 
el cosquilleo, síguele el rastro a la tristeza, a la añoranza. 
Saca lo que te inquieta al sol, a la luz, míralo despacito, a la 
cara. Ponle nombre y sigue el camino a casa.

En el camino de regreso, recoge las semillas, ábrete a 
los vientos que te nutren y, como el salmón, recuerda la 
impronta que te dejó tu riachuelo natal. Acoge ese mo-
mento de volver como una bendición. Tú decides el send-
ero de vuelta.

[María Magdalena Bennásar (Magda), de las Hermanas 
para la Comunidad Cristiana, es española. Sus estudios de 
teología le dieron una base para el carisma de la oración 
y el ministerio de la palabra con un énfasis en la espiri-
tualidad y las Escrituras: enseñando, dirigiendo retiros y 
talleres, creando comunidad y formando líderes laicos en 
Australia, EEUU y España. Actualmente, trabaja en la eco-
espiritualidad y busca un espacio para crear un centro o 
colaborar con otros.]

  GlobalSistersReport.org/es 									         15  

¿Oyes lo que yo oigo?
POR JANE MARIE BRADISH  |   23 DE DICIEMBRE DE 2024

“The Holy Women at the Tomb” by Dutch painter Jan Baptist Weenix (Artvee)

La canción navideña «Do You Hear What I Hear» no 
fue escrita originalmente para Navidad. Más bien, fue 
compuesta como un llamamiento a la paz durante la crisis 
de los misiles cubanos a principios de la década de 1960. 
Al crecer, sin conocer el contexto de la canción, me fas-
cinaban sus imágenes: el viento, el cordero, la estrella, el 
pastor, la canción, el rey y el niño dormido.

Hoy en día me fascinan más las preguntas que plan-
tea la canción que las imágenes que menciona. Según mi 
experiencia, por mucho que lo intentemos, nadie puede 
ver, oír, saber o escuchar como sugiere la letra de la can-
ción. Ver y oír, aunque son sentidos, son mucho más que 
simples sentidos. Muchos hablan de un «conocimiento in-
terior», una «corazonada» o «leer entre líneas».

En mi lugar de trabajo, veo a casi mil personas cada 
día. La mayoría de las veces, veo caras, eso es todo. No 
veo lo que pueden llevar consigo: ansiedad, dolor, algo 
especial que están celebrando, etc. Oigo sus saludos, pero 
no oigo lo que todo su ser puede estar pidiendo de forma 
no verbal. Ni siquiera pretendo saber nada de nadie. ¿Y 
escuchar? Con tanto ruido en nuestro mundo actual... ¡Ay! 
Piensa en una experiencia que hayas tenido con el servicio 

de atención al cliente.

Para mí, todo esto plantea la pregunta: ¿cómo puedo 
ver, oír, saber y escuchar? No importa cuánta formación y 
práctica tengas; esto es difícil.

Ver y oír puede ser lo más fácil de entender. El con-
tacto visual puede revelar mucho. Alguien que dice «hola» 
puede tener «ojos tristes» o su tono puede delatar que 
algo pasa. Sin embargo, es fácil pasarlo por alto, ya que la 
mayoría de las veces decimos «hola» cuando vamos hacia 
alguien o hacia algún sitio, y puede que ni siquiera nos 
detengamos a esperar una respuesta. No estaría de más 
reducir la velocidad o estar más atentos. Aunque no se 
intercambien más palabras, una mirada puede establecer 
una conexión.

Saberlo es más difícil. ¿Cuántas veces has sentido o 
reconocido que algo «no iba bien», pero no has sido ca-
paz de identificarlo? En Estados Unidos, y seguramente en 
otros lugares, vivimos a un ritmo frenético la mayor parte 
del tiempo. Saberlo requiere tiempo, reflexión y, sobre 
todo, honestidad.



¿Y si esta Navidad nos permitiéramos convertirnos 
en una sinfonía de amor, dejando que transformara tanto 
nuestras vidas como el mundo que nos rodea? ¿Podemos 
ver esta época como un momento para ralentizar el 
ritmo, para redescubrir las pasiones y el propósito que 
dan melodía y sentido a nuestras vidas? Al hacerlo, 
quizá descubramos que el amor se convierte en la fuerza 
unificadora que da forma a nuestras vidas y a nuestro 
mundo de un modo que nunca hubiéramos imaginado.

Este tiempo nos brinda la oportunidad de seguir 
nuestros sueños, de explorar nuestros talentos y de 
alinear nuestras acciones con nuestros valores fundamen-
tales. Al hacerlo, podríamos liberarnos de las cosas que 
nos distraen y centrarnos en lo que realmente importa.

La Navidad nos invita a pensar en cómo podemos 
crear un pequeño paraíso aquí en la tierra, cambiando 
nuestra forma de vivir. ¿Y si, en lugar de dejarnos llevar 
por el ajetreo de la vida, hiciéramos espacio para la 
disciplina, la honestidad, la humanidad, la moralidad y la 

espiritualidad? ¿Y si permitiéramos que estos valores nos 
elevaran y nos unieran a la sinfonía cósmica del amor?

En el corazón de la historia de la Navidad está el 
regalo que Dios nos ha hecho: su único Hijo, enviado al 
mundo para salvarnos. La pregunta que podríamos hacer-
nos es: ¿Podemos abrazar la esperanza que nos ofrece, 
hacerla realidad en nuestras vidas y compartirla con los 
demás?

En el mundo actual, dominado por la tecnología y el 
consumismo, es fácil sentirse desconectado. Con tantos 
retos globales, podríamos preguntarnos qué significa 
llevar la paz y la alegría a quienes nos rodean. ¿Y si esta 
Navidad dedicáramos un momento a estar con nuestros 
seres queridos, quizá preparando una comida especial o 
sorprendiendo a alguien con un sencillo gesto de amabi-
lidad?

Es en estos pequeños gestos llenos de consideración 
donde podemos encarnar el espíritu de la Navidad. Po-

La Navidad nos invita a crear un 
pequeño paraíso aquí en la tierra

POR MUDITA MENONA SODDER   |   24 DE DICIEMBRE DE 2024

Un belén expuesto en Calcuta, Bengala Occidental, India, en diciembre de 2019. (Dreamstime/Subhamay Acharyya)

  GlobalSistersReport.org/es 									         17   GlobalSistersReport.org/es 									         16 

Escuchar no es mucho más fácil. Si alguien no está se-
guro de lo que le está pasando, es imposible que lo arti-
cule. Para escuchar de verdad, tenemos que dejarnos a un 
lado, y eso es difícil.

El mundo en el que vivo es acelerado y ruidoso. Las 
conexiones con algún significado son raras. Ver, oír, saber 
y escuchar a menudo no forman parte de la realidad cotid-
iana. Me encantaría tener consejos y trucos que compartir, 
pero no los tengo. Así que llevé la canción y mis preguntas 
a la oración. ¡Hablando de frustrarse!

La oración consiste en ver, oír, saber y escuchar. Lo 
sé, o al menos eso creía. ¿Por qué me sorprendió enton-
ces que mi oración fuera inquieta? En mi experiencia, la 
oración es un lugar de vulnerabilidad. También somos vul-
nerables cuando vemos, oímos, sabemos y escuchamos 
más allá de lo superficial.

Ver: Hay mucha belleza, pero también hay mucho do-
lor. Disfruto de todas las plantas y flores del jardín, y siem-
pre espero demasiado para podarlas y arrancarlas para el 
invierno. Quizás espero que el ciclo natural de la muerte no 
llegue este año. En el fondo, sé que algunas de las plantas 
y flores no sobrevivirán. Es una realidad difícil de afrontar.

Escuchar: La mayoría de los medios de comunicación 
informan de cosas duras: guerras, hambrunas, desastres 
naturales, violencia. Puede convertirse rápidamente en 
algo abrumadoramente negativo y desesperanzador. Hay 
que esforzarse por encontrar y escuchar buenas noticias, y 
luego suelen ser efímeras. Hace mucho tiempo, un presen-

tador de noticias local solía despedirse cada noche con un 
«Mañana será mejor». Un presentador de noticias nacional 
actual se despide diciendo: «Cuídense y cuídense unos a 
otros». Qué maravillosos recordatorios para seguir inten-
tándolo, por muy desalentadoras que sean las cosas en 
este momento.

Conocer y escuchar: Esto requiere que demos un paso 
al lado, que nos apartemos, por así decirlo. En un mundo 
tan centrado en el individualismo y en «superar» al otro, 
la voluntad de dar un paso al lado se considera a menudo 
una debilidad. Pienso en las interminables guerras en Ori-
ente Medio. En una afirmación obviamente simplista, se 
trata de dos pueblos que durante siglos no han podido 
ponerse de acuerdo en nada, sin conocerse ni escucharse.

El mensaje de la canción de hace más de 60 años 
sigue siendo el mismo. Necesitamos ver, oír, escuchar y 
conocer, no solo a nosotros mismos, sino especialmente 
a los demás.

La pregunta que sigue surgiendo es: ¿estoy dispuesto 
a mostrarme vulnerable? Es un riesgo.

Traducido por Carmen Notario

[Jane Marie Bradish es miembro de las Hermanas Edu-
cadoras de San Francisco, una congregación internacional 
con sede en Milwaukee, Wisconsin. Creció en una familia 
de religión mixta, algo que considera una gran bendición 
y que le ayuda a desenvolverse en nuestro mundo diverso. 
Su ministerio es la enseñanza secundaria. Tras haber ense-
ñado matemáticas, programación informática y teología, 
actualmente es la programadora académica de una gran 
escuela secundaria urbana y multicultural. En 2016 recibió 
el Premio Karen Smith del Proyecto ADAM del Hospital 
Infantil de Wisconsin por la implementación de programas 
integrales de RCP-DEA (reanimación cardiopulmonar y 
desfibrilador externo automático) para la comunidad es-
colar.]

(Unsplash/Walter Chavez)



dríamos recordar la tradición de Kris Kringle y reflexionar 
sobre quién podría ser nuestro «amigo invisible». Quizá 
sea un vecino solitario o alguien que necesite un poco 
más de amor y atención.

Recuerdo una Navidad hace muchos años en la 
que, en lugar de visitar a mi familia, pasé el día con 
una anciana viuda que acababa de perder a su marido. 
Su hija, que había venido de Estados Unidos para el 
funeral, no pudo quedarse para Navidad. Esta viuda y 
su marido se habían convertido al catolicismo. Pasar 
tiempo con ella, escuchar la historia de su conversión 
y los muchos recuerdos felices de su vida matrimonial 
me llenó de alegría.

Para ella, fue una catarsis, una oportunidad para 
compartir su dolor y su gratitud. Para mí, fue un 
recordatorio de lo que es realmente el amor: no un 
ideal abstracto, sino algo que se vive en los momentos 
tranquilos e íntimos que compartimos con los demás.

Esta Navidad, al reflexionar sobre el poder de dar, 
tal vez descubramos que la victoria del bien sobre el 
mal, la belleza de la alegría sobre el desánimo y el 
poder de la luz sobre la oscuridad no son ideales leja-
nos, sino realidades que podemos abrazar en nuestra 
vida cotidiana.

Al adoptar una mentalidad de «menos es más» y 
fomentar conexiones más profundas, podemos des-
pertar a la verdad de que todo es uno. El plan divino 
para la humanidad es uno de fraternidad, de reconocer 
que todos estamos unidos como criaturas de Dios.

Jesús inauguró un reino que aún se está desarrol-
lando. ¿No sería maravilloso que trabajáramos para 
hacerlo realidad esta Navidad? Ayudar a restaurar 
la salud de los sistemas de la Tierra y garantizar que 
todos tengan lo que necesitan, tanto material como 
espiritualmente, podría ser una forma significativa de 
celebrar esta temporada. Descubrir mejores formas de 
convivir, de tratar nuestro planeta como un santuario 

sagrado, convertirnos en Vasudhaiva Kutumbaka (una 
frase sánscrita que significa «todo el mundo es una 
familia») sería una forma extraordinaria de dar la bien-
venida al Año Nuevo.

De cara al 2025, ¿qué pasaría si todos abrazáramos 
la idea de que el mundo entero es una familia, entrete-
jida por hilos del mismo tejido cósmico? ¡Seguro que 
haría sonreír al niño en el pesebre!

Esta Navidad, al reflexionar sobre el poder de dar 
y la belleza de «menos es más», encontraremos con-
exiones más profundas que pueden despertarnos a la 
conciencia de que todo es uno. Esta Navidad, adore-
mos al niño en el pesebre, celebrando la unidad de la 
existencia, a través de nuestras palabras, acciones y 
cuidado mutuo.

¡Feliz Navidad y un Año Nuevo 2025 lleno de gra-
cia!

Traducido por Carmen Notario

[Mudita Menona Sodder, de Mumbai, pertenece a 
la Provincia india de las Religiosas del Sagrado Corazón 
de Jesús. Actualmente es la coordinadora de JPIC de la 
Provincia india para su congregación. Durante los últimos 
10 años, ha sido miembro activo de la Coalición por la 
Justicia de las Religiosas, presidenta de la Fellowship of 
Indian Missiologists, y se ha dedicado a tiempo completo 
al trabajo de eco-espiritualidad: retiros, conferencias, 
seminarios y actividades similares. Su formación académi-
ca fue en historia, sociología y antropología, y trabajó 50 
años en la enseñanza y la administración como profesora, 
trabajadora social, guía, directora, gestora y asesora, con 
mucha experiencia en el trabajo por la justicia basada en 
la fe y la vida religiosa]

  GlobalSistersReport.org/es 									         18   GlobalSistersReport.org/es 									         19 

«La bondad y la verdad se 
encontrarán»

POR NANCY SYLVESTER   |   25 DE DICIEMBRE DE 2024

Jesús fue capaz de aceptar lo que parecían contradicciones y se dio cuenta de que todos los que habitamos este planeta somos más parecidos que 
diferentes. (Unsplash/Greg Rosenke)

Siempre hay una primera mañana, cuando se acerca 
el invierno aquí en el medio oeste, en la que la nieve cu-
bre ligeramente la tierra, creando un silencio palpable.

Cuando llegó este año, sentí una gran sensación de 
paz y expectación. Recordé un pasaje del Libro de la Sa-
biduría que siempre me ha gustado.

«Cuando el silencio apacible lo envolvía todo y la 
noche llegaba a la mitad de su veloz carrera, desde los 
cielos, desde el trono real, saltó tu Palabra todopodero-
sa» (18:14-15). Entonces me vino a la mente una imagen 
del Salmo 85: «La bondad y la verdad se encontrarán; la 
justicia y la paz se besarán».

La bondad y la verdad se encontrarán. La justicia y la 
paz se besarán. Parece una imagen adecuada para guiar-
nos durante este tiempo navideño.

La Navidad celebra la Encarnación, ese momento en 
el tiempo en que el Verbo, la conciencia de Dios, irrumpió 
en la persona de Jesús. Jesús encarnó la plenitud de la di-

vinidad y la humanidad. Él vio la totalidad de la realidad. 
Comprendió y experimentó las alegrías y los sufrimientos 
de la vida. Fue capaz de abrazar lo que parecían contra-
dicciones y se dio cuenta de que todos los que habitamos 
este planeta somos más parecidos que diferentes. La En-
carnación nos revela que, como hijos de Dios, nosotros 
también tenemos el potencial de acceder a nuestro yo 
divino y seguir viviendo la encarnación en nuestro mundo 
actual.

¿Cómo sería si la bondad y la verdad se encontraran, 
y la justicia y la paz se besaran en nuestras vidas y en 
nuestro mundo?

Me encanta la imagen que me evoca: dos valores que 
pueden entenderse de manera diferente, que podrían 
verse en oposición, se relacionan entre sí de una manera 
nueva. Se encuentran. Se besan. Ahora se influyen mu-
tuamente, creando algo nuevo.

La bondad y la verdad se encontrarán. La bondad se de-



  GlobalSistersReport.org/es 									         20  

scribe como la cualidad de ser amable, generoso y consid-
erado. La verdad es el estado real de un asunto; la confor-
midad con los hechos o la realidad; un hecho verificado o 
indiscutible.

En el mundo actual, la verdad es difícil de determinar. 
Cada persona ve la realidad a través de su propio pris-
ma de valores, suposiciones y visiones del mundo, y cree 
que es verdadera. Lo que no coincide con mi postura se 
considera una noticia falsa. Diferentes narrativas se entre-
mezclan, como si las elecciones de 2020 fueran legítimas o 
no. Ninguna prueba que demuestre que las elecciones no 
fueron manipuladas puede convencer a quienes creen que 
sí lo fueron. Y para demostrar lo difícil que es ver la verdad 
del otro lado, me cuesta nombrar la narrativa que aquellos 
que piensan diferente a mí llamarían noticias falsas.

¿Podemos mantener nuestra verdad y seguir siendo 
generosos en nuestra disposición a escuchar la verdad de 
otra persona?

¿Cómo sería si la amabilidad y la verdad se encontr-
aran?

¿Podrían estar bailando, liderando y siguiendo en 
diferentes momentos? Ya no serían opuestos, sino partes 
necesarias de un todo. ¿Podemos mantener nuestra ver-
dad y seguir siendo generosos en nuestra disposición a 
escuchar la verdad de otra persona? ¿Podemos suavizar 
nuestro deseo de demostrar que tenemos razón? ¿Podem-
os abrir el espacio dentro de nosotros para ser generosos 
al tratar de comprender la perspectiva del otro? ¿Podemos 
ofrecer nuestra verdad de manera que no juzgue, sino que 
invite al cuestionamiento y la búsqueda? ¿Podemos cam-
biar de opinión?

La justicia y la paz se besarán. La justicia tiene muchas 
interpretaciones, pero básicamente describe un concepto 
según el cual las personas deben ser tratadas de manera 
equitativa y justa. La paz es similar en la medida en que 
también se entiende de diversas maneras, refiriéndose 

tanto a la sensación de seguridad y armonía de las perso-
nas como a la ausencia de disturbios civiles u hostilidades 
en las comunidades y los países.

¿Cómo sería si la justicia y la paz se besaran?
¿Podrían convertirse en socios para abordar los con-

flictos que surjan, invitando a las dos perspectivas a acer-
carse en las negociaciones? ¿Se puede resolver la violen-
cia en Gaza con Israel sintiéndose seguro y los palestinos 
tratados de manera justa y equitativa? ¿Se pueden ver de 
otra manera los conflictos con la policía y diversos grupos 
en nuestras ciudades si ambos valores se plasmaran en 
las decisiones finales? ¿Podemos estar abiertos a ver si 
nuestro deseo de paz o justicia defiende uno de estos 
valores, pero no el otro? ¿Cómo, a través del amor, se 
acercarán lo suficiente como para besarse?

La bondad y la verdad se encontrarán. La justicia y la 
paz se besarán. Parece una imagen adecuada para guiar-
nos durante este tiempo de Navidad, en la que se reúnen 
familiares y amigos, algunos por primera vez desde las 
elecciones. La realidad de nuestro tiempo nos pide que 
elijamos conscientemente quiénes queremos ser y cómo 
queremos interactuar entre nosotros. Nuestra forma de 
vivir creará el futuro hacia el que avanzamos en este mo-
mento crítico.

Celebremos la Navidad de este año dedicando tiem-
po a sentarnos en el silencio, abriendo nuestros cora-
zones en oración contemplativa «para mirar con amor y 
detenimiento lo real» y despertar a nuestro ser más ín-
timo. Tomemos conciencia de cómo nuestras palabras y 
nuestras acciones pueden reflejar mejor cómo estamos 
conectados y que somos más parecidos que diferentes. 
Comprometámonos a crear un futuro en el que la bondad 
y la verdad se encuentren y la justicia y la paz se besen.

¡Que ese sea nuestro regalo para los demás y para 
nuestro mundo en este día de Navidad!

Traducido por Carmen Notario

[Nancy Sylvester es fundadora y directora del Insti-
tuto para la Contemplación y el Diálogo Común. Ejerció 
el liderazgo de su propia comunidad religiosa, las Herma-
nas Siervas del Inmaculado Corazón de María, de Monroe, 
Michigan, así como la presidencia de la Conferencia de 
Liderazgo de Religiosas. Anteriormente fue Coordinadora 
Nacional de Network, el grupo de presión nacional católi-
co por la justicia social. El ICCD inicia su tercera década 
con nuevos recursos y programas]

Comprometámonos a crear un futuro en el que la 
bondad y la verdad se encuentren y la justicia y la paz se besen. 
(Unsplash/Ditto Bowo)

La Encarnación vive en el pueblo de 
Siria y Líbano

POR MONIQUE TARABEH   |   27 DE DICIEMBRE DE 2024

La Iglesia Ortodoxa de la Santa Cruz vista desde la casa familiar de Monique Tarabeh en Siria. (Monique Tarabeh)

Era una mañana tranquila. Mientras caminaba por la capilla, 
los suaves rayos del sol naciente iluminaban el altar, proyectan-
do largas sombras en el suelo. La quietud del espacio me invi-
taba a quedarme en reflexión y oración. Acababa de terminar 
mis oraciones de la mañana y me encontraba contemplando el 
profundo misterio de la Encarnación, un momento de la histo-
ria que cambió el mundo para siempre. Sin embargo, mientras 
estaba allí sentada, una pregunta agitó mi interior: ¿Con qué 
frecuencia vivo verdaderamente la Encarnación en mi vida co-
tidiana?

Mientras reflexionaba, los recuerdos de mi infancia en Siria 
volvieron a mi mente. Al haber crecido en Oriente Medio, la 
misma región donde nació Jesús, la Navidad siempre tuvo un 
significado especial. Recuerdo la alegría de la misa de medi-
anoche, caminar por las calles adornadas con luces y decora-
ciones, el sonido de la música navideña que llenaba el aire y las 
risas de los niños que posaban con Papá Noel en cada esquina. 
Estos momentos sencillos pero profundos permanecen graba-
dos en mi corazón.

Ahora me pregunto cómo será la Navidad hoy para quienes 
siguen viviendo en Siria, para mis seres queridos y para las in-
numerables familias cuyas vidas están marcadas por el miedo y 

la incertidumbre. ¿Cómo se celebra cuando salir a la calle puede 
ser peligroso? ¿Cómo se encuentra la alegría cuando tu hogar 
ha quedado reducido a escombros? Para muchos, las calles 
que antes resonaban con música festiva ahora están envueltas 
en silencio o, peor aún, en el ruido lejano del conflicto. Y, sin 
embargo, la resiliencia de quienes siguen celebrando de forma 
modesta pero significativa me recuerda que el espíritu navideño 
no puede extinguirse.

Estas reflexiones me recuerdan la verdadera naturaleza de 
la Encarnación, el momento en que Jesús se hizo carne y en-
tró en nuestro mundo. No es simplemente un acontecimiento 
pasado confinado a los anales de la historia. Es una realidad viva 
y palpitante, una invitación permanente a encarnar la presencia 
de Dios en nuestras acciones, decisiones y relaciones.

Este profundo misterio no está destinado a ser compren-
dido plenamente por el intelecto, sino a ser absorbido por el 
corazón y expresado en nuestra forma de vivir. Revela tanto la 
naturaleza de Dios, que eligió compartir plenamente nuestra 
experiencia humana, como la sacralidad de cada persona hu-
mana. Al elegir compartir nuestras alegrías y luchas, nuestras 
penas y triunfos, Dios nos invita a hacer tangible su presencia a 
través de nuestro amor y compasión.

  GlobalSistersReport.org/es 									         21  



¡Contactános! 
info@GlobalSistersReport.org

Facebook.com/SistersReport
@SistersReport
@SistersReport

  GlobalSistersReport.org/es 									         22  

Recuerdo mis primeros años en Líbano, donde comen-
zó mi camino como religiosa. Nosotras, las hermanas, re-
uníamos a los niños y sus familias para celebrar la Navidad. 
Organizábamos fiestas sencillas, compartíamos regalos y 
creábamos momentos de alegría para los más necesitados. Esa 
labor continúa hoy en día, con nuestras hermanas llevando in-
cansablemente un poco de Navidad a hogares agobiados por 
las dificultades y la incertidumbre. Para mí, esto siempre ha 
sido una expresión viva de la Encarnación: el amor de Dios que 
se hace presente en los pequeños actos de bondad que hacen 
visible lo invisible.

Como hermana del Buen Pastor, los escritos y la sabiduría 
de San Juan Eudes y Santa María Eufrasia Pelletier han mar-
cado profundamente mi comprensión de la Encarnación. San 
Juan Eudes, nuestro padre espiritual, me recuerda que la En-
carnación no es solo un recuerdo histórico que se celebra una 
vez al año, sino una realidad dinámica que nos llama a permitir 
que Cristo se encarne en nuestros corazones y en nuestras ac-
ciones.

Esto siempre ha sido una expresión viva de la Encarnación: 
el amor de Dios que se hace presente en los pequeños actos 
de bondad que hacen visible lo invisible.

Santa María Eufrasia, nuestra fundadora, no veía la espera 
como una pausa vacía, sino como un espacio en el que se des-
pliega la gracia de Dios, donde la confianza en sus tiempos 
transforma nuestras vidas. Sus palabras me guían cada día, 
ayudándome a afrontar los retos con la fe de que, incluso en 
los momentos de incertidumbre, Cristo está con nosotros, tra-
bajando silenciosamente con una presencia callada.

El Evangelio se hace eco de estas verdades en su relato 
del nacimiento de Jesús: «Y el Verbo se hizo carne y habitó 
entre nosotros, y vimos su gloria, la gloria como del unigénito 
del Padre, lleno de gracia y de verdad» (Juan 1, 14). Este ver-
sículo es más que una declaración de lo que ocurrió en Belén 
hace unos 2000 años. Es una proclamación de lo que sigue 
ocurriendo hoy en día en todos los corazones abiertos al amor 

transformador de Dios.
En medio de las dificultades y la espera que enfrentan 

tantos en Siria y Líbano, veo la Encarnación viva en la resil-
iencia de la gente. Lo veo en las hermanas que continúan su 
ministerio a pesar de los obstáculos, en las familias que logran 
encontrar momentos de alegría incluso en la adversidad, y en 
cada pequeño acto de amor que ilumina la oscuridad. Estas 
silenciosas expresiones de esperanza y fe me recuerdan que 
la presencia de Cristo permanece con nosotros, incluso en los 
momentos más difíciles.

Este año, al reflexionar sobre la Navidad, me doy cuenta 
una vez más de que la Encarnación no es un acontecimiento 
pasivo. Es una invitación viva, un llamado a encarnar el amor 
de Dios en nuestra vida cotidiana. Vivir la Encarnación es hacer 
espacio para Cristo en nuestro corazón, dejar que Él trans-
forme nuestra forma de amar, de servir y de dar testimonio de 
su presencia en el mundo.

A menudo, es en los actos de servicio más pequeños y 
silenciosos y en los momentos de espera donde encontramos 
la profunda realidad de la Encarnación. Al igual que Cristo en-
tró en el mundo en la quietud de la noche, Él sigue entrando 
en nuestras vidas en los espacios silenciosos de la oración, en 
el calor de la comunidad y en nuestra compasiva ayuda a los 
demás.

Como dice el refrán: «Sé fiel en las pequeñas cosas, porque 
en ellas reside tu fuerza». A menudo es en estos pequeños 
momentos, aparentemente insignificantes, donde vivimos la 
Encarnación, haciendo presente a Cristo en el mundo a través 
de nuestro amor y nuestras acciones.

Cuando pienso en mis seres queridos en Oriente Medio 
y en las muchas personas que sufren en todo el mundo, recu-
erdo que el amor no nace del ruido ni de la grandeza, sino del 
silencio y la humildad. Una Navidad silenciosa no está despro-
vista de celebración, sino que está llena de esperanza. Es un 
recordatorio silencioso pero poderoso de que Dios está con 
nosotros, transformando el dolor en paz y la desesperación 
en esperanza.

Que esta Navidad nos recuerde a todos que debemos vi-
vir la Encarnación, convertirnos en instrumentos del amor de 
Dios y permitir que su presencia brille a través de nuestra vida 
cotidiana. En el silencio de este tiempo santo, que el amor re-
nazca en nuestros corazones y que podamos reflejar ese amor 
en un mundo que anhela la esperanza. Porque en el misterio 
de la Encarnación encontramos no solo el corazón de Dios, 
sino también el verdadero significado de nuestra propia hu-
manidad.

Traducido por Magda Bennásar

[Monique Tarabeh es miembro de la congregación de 
Nuestra Señora de la Caridad del Buen Pastor. Nacida en 
Damasco, Siria, Monique reside actualmente en San Luis. 
Trabajó en el Líbano durante 10 años como directora de un 
hogar intercultural para niñas y fue miembro del equipo de 
formación de la provincia durante seis años. Monique tiene 
un máster en diseño gráfico y comunicación, lo que la llevó 
a desempeñar el cargo de directora de comunicaciones de 
su congregación. También fue nombrada presidenta de 
Multimedia International en Roma.]

El sol sale sobre Damasco, la mañana 
después de que los rebeldes tomaran la 
capital y derrocaran al presidente Bashar 
Assad, en Siria, el 9 de diciembre de 2024. 
(OSV News/Reuters/Amr Abdallah Dalsh)

  GlobalSistersReport.org/es 									         23  


